
34

Reforma Siglo XXI

* Licenciado en Letras Hispánicas por parte de la Universidad Autónoma 
Metropolitana - Iztapalapa. Especialista en Literatura Mexicana del 
siglo XX y XXI, por parte de la Universidad Autónoma Metropolitana 
– Azcapotzalco. Actualmente cursa la maestría en Filología Medieval, 
Áurea e Hispanoamericana de los siglos XVI al XVIII.

 █Éder Élber Fabián Pérez*

Recordando a Rosario Castellanos: Ciudad Real 
entre la denuncia y la reivindicación

S
e cumplen cien años del nacimiento de 
la narradora, poeta, crítica, ensayista y 
dramaturga Rosario Castellanos. Esta 
conmemoración ofrece una oportunidad 
crucial para reexaminar su obra con un 

doble propósito. Primeramente, para reiterar su 
importancia dentro del panorama hispanoamericano 
de la literatura. En segunda instancia, para generar 
nuevos acercamientos críticos en torno a su obra, con 
los cuales se permita enriquecer la comprensión de su 
legado literario. Partiendo de lo anterior, tenemos lo 
que la crítica en general ha destacado como las dos 
temáticas fundamentales en la escritura de Castellanos. 
La primera de ellas es la preocupación por las injusticias 
que vivían día tras día las mujeres; la segunda, la 
desigualdad entre las clases sociales, específicamente 
entre la comunidad indígena y la raza blanca. Ambas 
problemáticas hicieron que Castellanos levantara 
la voz y expresara su sentir mediante los diversos 
géneros literarios que ejercitó. Es por medio de ellos 
que la escritora, a decir de Eugenia Revueltas, “rescató 
todo un vasto mundo de experiencias evocadas y 
metamorfoseadas por la memoria y la palabra” (1985, 
pp. 517–518). 

Mi propósito en las siguientes líneas es 
analizar algunos de los cuentos que integran Ciudad 
Real (1960), pues en ellos además de presentar 
temáticamente las enajenaciones y dificultades en que 
viven las comunidades indígenas, poseen elementos 
característicos que los proveen tanto de una innovación 
en lo que respecta al cuento clásico, como de una 
irrupción en la tradición de la narrativa indigenista 
mexicana.  

Un breve acercamiento a la vida de 
Rosario Castellanos
Rosario Alicia Castellanos Figueroa nació un 25 de 
mayo de 1925 en la Ciudad de México. De padres 
humildes, fue concebida tras tres intentos malogrados 
de maternidad. Un acontecimiento que tuvo 
repercusiones en la escritora fue la temprana muerte 
de su hermano Mario Benjamín, víctima de apendicitis. 
Este suceso la llevó a explorar de forma constante 
el tema de la pérdida y la muerte, una pregunta 
fundamental a la que buscó múltiples respuestas a lo 
largo de su existencia. 

A los quince años de edad publicó algunos de sus 
poemas iniciales en el periódico de Tuxtla Gutiérrez, 
Chiapas. En su juventud, Castellanos, regresaría a 
la capital del país con el objetivo de estudiar filosofía 
en la Universidad Nacional Autónoma de México y, 
posteriormente, continúo sus estudios de posgrado en 
la Universidad de Madrid en España. Durante varios 
años colaboró en el Instituto de Ciencias y Artes y en 
el Centro Coordinador del Instituto Indigenista en San 
Cristóbal de las Casas en Chiapas. El año de 1948 
marcó un punto de inflexión en la vida de la escritora, 
pues morirían sus padres en el mes de septiembre; 
sin embargo, dentro de este año trágico, Castellanos 
obtendría la noticia de que se publicarían sus primeros 
libros de poesía: Trayectoria del polvo y Apuntes para 
una declaración de fe. 

En el periodo que va de 1954 a 1955, Rosario 
conseguiría ser becaria en el Centro Mexicano 
de Escritores. Para 1958, Castellanos contraería 
matrimonio, aunque se divorciaría trece años después. 
Durante esta época, además de publicar algunas 
de sus obras narrativas más importantes, como lo 
son Balún Canán, Ciudad Real y Oficio de tinieblas, 
ejerció un trabajo ensayístico sumamente destacable, 
que abarca tanto cuestiones de índole literarias 
como preocupaciones sociales y de diverso tipo. No 
menos importante sería su faceta como poeta, de la 



35

cual, si bien ya había dejado obras notables, daría 
continuidad a sus preocupaciones por medio de 
obras que muestran un sentimiento de dramatismo, 
donde convergen la reflexión, la crítica, la ironía, 
entre otros aspectos más. Prueba de lo antes citado 
son los poemarios: De la vigilia estéril, Dos poemas, 
Presentación en el templo, El rescate del mundo, 
Al pie de la letra, Lívida luz, Materia memorable y 
Poesía no eres tú.

Lamentablemente Rosario Castellanos moriría 
un siete de agosto de 1974 en Tel Aviv Israel, a los 
cuarenta y nueve años de edad, víctima de una 
descarga eléctrica de una lámpara que trataba 
de conectar. Durante el acto funerario, Elena 
Poniatowska, dio cuenta de una hermosa anécdota:

Frente a la fosa, Alcira, el rostro empapado, 
repartía hojas mimeografiadas con poemas 
de Rosario, las tendía como sudarios. Allí 
estaban Gabriel su hijo, Ricardo, Emilio 
Carballido, Raúl Ortiz, Dolores Castro, María 

del Carmen Millán, Agustín Yáñez y, entre los 
funcionarios gubernamentales, Gonzalo Aguirre 
Beltrán, quien dijo que en medio del aguacero 
deberíamos ser capaces de oír la risa de 
Rosario. (Palley, 1985, pp. 7-8)      

La narrativa indígena en México
Se ha argumentado que, a lo largo de la tradición 
literaria mexicana, no ha existido una preocupación 
por el tema de indio sino hasta la llegada de un 
grupo de nuevos escritores, como lo ha señalado 
José Luis Martínez: “El indigenismo, no ha llegado 
a ser nunca una corriente dominante, como lo 
fue el colonialismo; pero a partir de 1922 y hasta 
nuestros días es visible una línea ininterrumpida” 
(2001, p. 65). Esta perspectiva subraya que las 
obras de narradores como Andrés Henestrosa, 
Antonio Mediz Bolio, Héctor Pérez Martínez, Ermilo 
Abreu Gómez, Francisco Monterde y Agustín Yáñez, 
iniciaran una labor no sólo por destacar la figura del 

Foto: IISUE/AHUANAM/Colección Ricardo Salazar Ahumada/Rosario Castellanos/RSA – 1476



36

indígena; también, por presentar las aportaciones 
culturales, sociales, históricas y de distinta índole que 
manifestaban dichas comunidades.  

Los inconvenientes que se presentaron al 
momento de analizar la mayoría de estas obras 
fueron principalmente dos. En primer lugar, la 
manifestación de una tendencia marcadamente 
nacionalista, que en palabras de Martínez era: 
“adicta a nuestro pasado prehispánico” (2001, p. 
65). El segundo problema surgió cuando se intentó 
romantizar y dramatizar la vida de este sector, y es 
que en pocas ocasiones se ha conseguido lograr 
algo artísticamente aceptable, tanto por el uso 
de los recursos literarios apropiados, como por la 
forma en retratar las verdaderas condiciones en que 
viven los indígenas; sin embargo, más allá de estas 
problemáticas, este primer momento de la literatura 
indigenista sentó las bases para “la valoración y 
comprensión de unos orígenes cuya riqueza se nos 
hace cada vez más patente” (Martínez, 2001, p. 65). 

Una segunda generación de narradores tuvo 
una preocupación mayor tanto por el estilo como por 
el tema; a estos escritores se les ha agrupado bajo el 
título de “narradores del ciclo de Chiapas”. Dentro de 
esta nómina encontramos a Ricardo Pozas con Juan 
Pérez Jolote (1948), Ramón Rubín con El callado 
dolor de los Tzotziles (1949), Carlo Antonio Castro 
con Los hombres verdaderos (1959), Eraclio Zepeda 
con Benzulul (1959), María Lombardo de Caso con 
La culebra tapó el río (1962) y Rosario Castellanos 
con Balún Canán (1957), Ciudad real (1960) y Oficio 
de tinieblas (1962). Dichos escritores, según ha 
indicado Josep Sommers, escogieron un punto de 
inicio muy distinto que el de sus antecesores: “el indio 
mismo en su propio contexto cultural” (1981, p. 126). 

Por medio de dichas obras los autores 
lograron plasmar la realidad de los indígenas, su 
contexto cultural y sus verdaderas personalidades, 
permitiéndonos entrever cierta denuncia social, sobre 
todo en la manera en que los personajes principales 
han sido sometidos a diferentes situaciones de 
violencia y de enajenación. Además de los elementos 
señalados, existen otros que se hacen mayormente 
evidentes como lo son: temáticas de constante 
angustia, ásperas circunstancias físicas y sociales, 
la importancia que tienen conceptos de índole 
mágico–sobrenaturales, la psicología del indígena 
y las creencias de la comunidad. Por lo anterior, 
se destaca que este grupo irrumpió en el canon de 

la literatura mexicana dejando como legado una 
narrativa comprometida con los sectores menos 
favorecidos.

La pasión por el mundo indígena 
en la obra de Rosario Castellanos
El caso de Rosario Castellanos es particular, ya que 
ella sería mejor que nadie, quien captaría: “la visión 
trágica del problema indígena” (Monsiváis, 2011, p. 
78). Esto en gran medida le fue posible debido a 
diversos factores. Primeramente, por pasar su niñez 
en Comitán, Chiapas, lo cual la pudo proveer de una 
mirada de ternura y de amor por los habitantes de 
dicho sitio. Otro factor para considerar fue su labor 
como coordinadora del Instituto Nacional Indigenista 
en Chiapas; este trabajo no sólo le brindó una vista 
panorámica de la situación del indígena, también, la 
llevó a sentir como suyas las enajenaciones que vivía 
esta comunidad. Por último, pero no por ello menos 
importante, debemos destacar su labor de redactora 
de guiones para el Teatro Guiñol “Petul”, donde sus 
obras fueron: “utilizadas como llaves introductorias 
para la civilización moderna, con la cual se busca 
compenetrar al indígena” (Schwartz, 1984, p. 84). 

Una de las primeras obras que nos brinda 
una visión colindante entre la denuncia social y 
el apunte crítico es Balún Canán (1957). En esta 
novela la escritora plasma algunos pasajes de su 
niñez a lado de su nana Rufina, según Schwartz: 
“Fue esta mujer indígena quien despertó su amor, 
admiración y respeto por la raza sojuzgada. Rufina 
la acercó al universo de mitos y leyendas que serían 
elementos claves de su posterior producción literaria” 
(1984, p.15). Tres años después publicará una serie 
de narraciones reunidas bajo el título de Ciudad 
Real, finalizando este ciclo con la novela Oficio de 
tinieblas (1962). Acerca de estas dos novelas, los 
investigadores han destacado la manera en que la 
escritora aborda diversas problemáticas de índole 
social:

Los conflictos sociales presentados en forma 
de binomios como indio – blanco; oprimido – 
opresor, mujer – hombre. Tras la trama que 
relaciona los conceptos de clase, raza y sexo 
y denuncia del racismo… Rosario Castellanos 
descubre un mundo de magia y mito antiguos. 
La palabra va más allá de la antropología 
social; es poética, forma con singularidad a 



37

sus personajes y devela realidades invisibles. 
(Alboukrek, 1998, p. 77)

Antes de abordar el tema indigenista en el género 
narrativo, me parece necesario realizar un breve 
preámbulo. Es crucial destacar que Rosario 
Castellanos exploró esta problemática en otros 
géneros, como la poesía y el ensayo, esto con el 
objetivo de manifestar sus opiniones en torno al tema 
indigenista. Un ejemplo claro de esto es el poemario 
El rescate del mundo, publicado en 1952 a cargo del 
departamento de Prensa y Turismo de Chiapas, en 
dicha obra la escritora reflexiona sobre la vida del 
indígena en distintos aspectos. En el poema que lleva 
por título “La oración del indio” Rosario nos muestra, 
a través de la voz lírica, un grito de reclamo y furia; 
pero a la vez de dolor, donde el indio manifiesta su 
sentir ante una vida de infelicidad:

El indio sube al templo tambaleándose,
Ebrio de sus sollozos como de un alcohol 

fuerte. 
Se para frente a Dios a exprimir su miseria

Y grita con un grito de animal acosado
Y golpea entre sus puños su cabeza.

El borbotón de sangre que sale por su boca
Deja su cuerpo quieto.

Se tiende, se abandona, duerme en el mismo 
suelo

Con la juncia y respira
El aire de la cera y del incienso. (Castellanos, 

1998, p. 76)

Si bien es cierto que, en estos versos no existe una 
evidente denuncia o algunas de las características 
señaladas más atrás; lo que sí llega a presentarse 
es: “una pronunciación enfáticamente a favor de 
los indígenas” (Huttinger, 2015, p.88). Para 1966 
Rosario Castellanos publicaría Juicios sumarios, una 
miscelánea de ensayos y críticas sobre la literatura 
nacional e internacional. De los diversos escritos 
sobresalen por lo menos tres que abordan el tema 
del indígena en la literatura y en la vida diaria; en 
esta ocasión solo hemos de resaltar dos notas donde 
se destaca a este personaje dentro de la literatura 
mexicana. El primer comentario se encuentra en “La 
novela mexicana contemporánea” y lo destacable 
de este escrito es que, además de hacer un 
análisis pormenorizado de las obras del periodo 
postrevolucionario, Castellanos añade a este ciclo 
la novela indigenista remarcando su posición ante la 
visión tradicionalista del indio:

Especialmente esa búsqueda de nuestro ser 
propio y de nuestra propia fisonomía nacional. 
Acaso lo primero que hay que hacer es el 
reconocimiento y la valoración de nuestros 
antecedentes indígenas. Hay que rechazar 
todos los clichés heredados acerca del indio y su 
«dignidad en la humillación» y su «impasibilidad 
ante la desgracia» para encontrarlo, no como 
un ser exótico sino como un ser humano, capaz 
de odios, de generosidades, de rencores, de 
ternura, de rebeldía. (Castellanos, 1998, p. 520 
– 521) 

Este argumento bastaría para sostener que, 
Castellanos, construye su obra narrativa desde una 
visión mucho más humana y fraterna, donde no sólo 
da cuenta de los elementos positivos del indígena; 
también, los polos negativos, pues sólo de esta forma 
la escritora terminaría con esa visión exótica que se 
tenía del indígena, consiguiendo integrarlo como un 
miembro esencial de la comunidad. Otra cuestión 
que deseo resaltar del ensayo anterior es que, para 
Rosario Castellanos, son tres los escritores quienes 
marcaron ese cambio de perspectiva literaria: Ermilo 
Abreu Gómez con La conjura de Xinum, Ricardo 
Pozas por medio de Juan Pérez Jolote y Carlos 
Antonio Castro con Los hombres verdaderos.

El segundo escrito que vale la pena resaltar 
es “La novela mexicana y su valor testimonial”, 
donde Castellanos vuelve hacer énfasis en el tema 
del indio en la novelística mexicana. En este escrito 
la escritora se explaya un poco más, esto con el 
propósito de manifestarse contra la visión tradicional 
que algunos escritores han proyectado en la figura 
del indio. También este escrito le permite a Rosario 
Castellanos matizar su postura anterior y esta vez 
sólo proponer la novela de Ricardo Pozas, como 
el punto de partida que sirve tanto de base para la 
tradición y la ruptura de la novela indígena: 

Tuvo que venir un antropólogo, Ricardo 
Pozas, y redactar, con sus propios métodos 
de investigación y de trabajo, la biografía 
de un tzotzil, de un habitante de la zona fría 
de Chiapas, de Juan Pérez Jolote. En estas 
páginas se lograban dos aciertos muy valiosos: 
la objetividad del tratamiento y la individualidad 
del personaje. ¿Indio? Sí. ¿Extraño para 
nosotros? Sí. Pero, en última instancia, en lo 
esencial, un hombre como cualquier otro. En 
algunos momentos privilegiados, una persona 



38

como la que, a veces, llegamos a ser. Y, en el 
instante de la decisión, un mexicano. A partir 
de entonces la novela indigenista rompió sus 
viejos moldes. (Castellanos, 1998, p. 530)

Es importante destacar dos argumentos más. El 
primero es su reiteración del indígena como un ser 
que ama y odia, que puede ser tanto bueno como 
malo; es decir, un ser humano cualquiera:

A primera vista se tiene la impresión de que el 
papel de víctima corresponde al indio y el de 
verdugo al otro. Pero las relaciones humanas 
nunca son tan esquemáticas y las sociales lo 
son aún menos. Las máscaras se cambian a 
veces, los papeles se truecan. La espada de la 
injusticia, dice Simone Weil, es una espada de 
dos puntas y hiere tanto al que la empuña como 
al que se encuentra en el extremo contrario. 
(Castellanos, 1998, p. 530)

El segundo argumento es el momento en que Rosario 
Castellanos reitera el cuidado (en lo que respecta 
al estilo), que deberán tener los autores cuando se 
atrevan a escribir sobre el tema del indigenismo:

Por otra parte, el tema, concebido ya de una 
nueva manera que podría llamarse dialéctica, 
no exime al autor (como lo había hecho antes) 
del cuidado del estilo. Es precisamente por 
medio del estilo como van a manifestarse 
s i tuac iones que son excepc ionales, 
pensamientos y conductas con los que aún no 
nos hemos familiarizado. (Castellanos, 1998, p. 
530)

Guadalupe Rivera Marín entrega a Rosario Castellanos el pergamino que la acredita como “La mujer del año”. México, 3 de marzo de 1968. 
Archivo Gráfico de El Nacional, Fondo Personales, sobre: 00434 (003). SECRETARÍA DE CULTURA.INEHRM.FOTOTECA.MX.



39

Aspectos para tomar en cuenta en 
los relatos de Ciudad Real
Ciudad Real (1960) es la segunda obra de Rosario 
Castellanos en ser publicada, la cual, por palabras 
de la propia autora sabemos que escribe a la par de 
Oficio de Tinieblas. Por Ciudad Real, Castellanos 
se haría acreedora del Premio Xavier Villaurrutia un 
año después de su publicación. Un dato por de más 
llamativo es que esta obra se gesta en el regreso 
de la narradora a Chiapas, asentándose en Ciudad 
Real.1 Otro dato igual de importante lo suministra 
la investigadora Luzma Becerra al señalar que las 
historias que conforman el libro tienen su base en 
referencias directas: “La realidad documentada por 
los antropólogos del Instituto es material creativo 
para su ficción” (Zamudio, 2006, p. 74). 

Son diez las narraciones que integran dicho 
libro y que en palabras de Castellanos nos muestran: 
“el lugar de lucha en el que uno está comprometido. 
En esos lugares la lucha ha llegado a extremos 
desgarradores de la brutalidad” (Zamudio, 2006, 
p.74). Precisamente esa palabra “brutalidad” será un 
leitmotiv a tener en cuenta en todas las narraciones; 
pues este elemento se presenta de formas distintas; 
por ejemplo, por medio de la brutalidad de unos 
hombres que sacan de sus tierras a los indígenas 
como sucede en el primer cuento “La muerte del 
tigre”, o por la brutalidad de un asesinato a manos 
de todo un pueblo como en “La tregua”; o bien, por 
la brutalidad que ejercen los que más poder tienen, 
convirtiendo a la víctima en victimaria como en 
“Modesta Gómez”, tan solo por citar algunos casos. 

Una temática más a tomar en consideración es 
la difícil relación entre los ladinos y los indígenas, ya 
que de estos encuentros se hará visible la dicotomía 
entre la barbarie y la civilización, donde claramente el 
primer concepto apunta hacia la comunidad indígena 
y el segundo plano hacia los ladinos (como se podrá 
vislumbrar, en más de una historia este orden se 
invierte). La visión principal que tiene Castellanos 
acerca de la barbarie se inscribe sobre todo en la 
raza blanca, según nos ha hecho ver Calderón: “La 
autora penetra en el carácter de los indígenas, habla 
de la explotación de la cual son víctimas por parte 
de los caxlanes [los extraños]” (2019, p. 154). A esta 
opinión debe de sumarse la de María Rosa Fiscal 
quien ha destacado como: 

1  Este fue el nombre de San Cristóbal de las Casas en la época 
de la Colonia.

La prosa de los relatos de Ciudad real (1960) 
se inserta definitivamente dentro de esta 
faceta social y alcanza a poner de relieve los 
elementos que constituyen uno de los sectores 
de la realidad nacional mexicana: aquél en 
el que conviven los descendientes de los 
indígenas vencidos por los descendientes de 
los conquistadores europeos. (1980, p. 82) 

Por último, vale la pena citar la visión de Perla 
Schwartz quien mejor que nadie remarcó, no solo 
la importancia que tiene este libro de cuentos para 
entender la lucha por la trasformación de la vida del 
indio; también, la investigadora reitera la intensidad 
temática que rige en toda la obra: “Son diez cuentos 
que retratan situaciones insostenibles de injusticia 
social, mismas que carecen de una ubicación precisa 
en el tiempo y en el espacio” (Schwartz, 1984, p. 93).

“La muerte del tigre”
La primera narración que abre el libro es “La muerte 
del tigre”, título que sugiere una interpretación 
simbólica y trágica si pensamos en la figura mítica, 
imponente y feroz que posee el tigre; misma que se 
verá disminuida por parte del cazador o cazadores. 
Visto así tendríamos que el tigre, simbólicamente, 
representa la comunidad indígena de Bolometic y 
los cazadores serían los hombres blancos. Gracias 
al título podremos ir adelantando que a dicha 
comunidad se le verá mermada en fuerzas, llegando 
a sucederle distintas tragedias. Una de ellas es 
cuando los indígenas se ven sometidos y desterrados 
de su tierra, presentándose de este modo una de las 
características propuestas por Mario Calderón en lo 
que respecta al cuento indigenista: “Se desarrollan 
como temas, o ideas eje, el conocimiento de la 
personalidad enigmática de los indígenas y su 
explotación por los hombres blancos” (2019, p. 156).

Es notorio que, a lo largo de todo el relato, 
se concentre toda una atmósfera de miseria, la 
cual surge tanto de la degradación a manos de 
los extranjeros, como por parte de las condiciones 
ambientales: 

La miseria diezmó a la tribu. Mal guarecida de 
las intemperies, el frío le echó su vaho letal y 
fue amortajándola en una neblina blancuzca, 
espesa. Primero a los niños, que morían sin 
comprender por qué, con los puñezuelos bien 
apretados como para guardar la última brizna 



40

de calor. Morían los viejos, acurrucados junto 
a las cenizas del rescoldo, sin una queja. 
Las mujeres se escondían para morir, con un 
último gesto de pudor, igual que en los tiempos 
felices se habían escondido para dar a luz. 
(Castellanos, 1989, p. 237)

Cabe destacar que en el relato, pese a ser un narrador 
– personaje quien nos va contando las peripecias de 
su población, no podemos evitar escuchar las voces 
de cada uno de los habitantes, lo cual conllevaría a 
pensar que el personaje focalizador de la atención 
de la historia es toda la comunidad de Bolometic. 
¿Ellos son la barbarie que se debe eliminar para 
sentar las bases del progreso? Queda claro que no 
es así, ellos son los desplazados, los sometidos que, 
al acudir a la batalla contra los saqueadores, estos 
últimos son quienes terminan por decantarse como 
vencedores quedándose con todo lo que, según 
ellos, les pertenecía por derecho. De lo anterior nace 
que “La muerte del tigre” se le pueda considerar un 
relato perteneciente al género de denuncia social 
al retratar las tragedias que ha vivido este pueblo a 
través del tiempo.

Son dos aspectos más los que deseo resaltar 
dentro de este relato, el primero tiene que ver con la 
intertextualidad que guarda con el cuento de Rulfo, 
“Nos han dado la tierra”; esto precisamente en la 
manera en que este sector de pobladores menos 
favorecido han sido despojados de aquello que les 
pertenece dejándolos a su suerte. Otro aspecto 
tiene relación con las brutales condiciones naturales 
que esta comunidad deberá enfrentar. Mientras que 
en “Nos han dado la tierra” de Rulfo será el calor 
quien termine por acabar con las ilusiones de los 
pobladores: 

Así nos han dado esta tierra. Y en este comal 
acalorado quieren que sembremos semillas de 
algo, para ver si algo retoña y se levanta. Pero 
nada se levantará de aquí. Ni zopilotes. Uno los 
ve allá cada y cuando, muy arriba, volando a la 
carrera; tratando de salir lo más pronto posible 
de este blanco terregal endurecido, donde 
nada se mueve y por donde uno camina como 
reculando. (Rulfo, 1988, p.38)

En el cuento de Rosario Castellanos será el frío el 
factor que termine por afectarlos:

La única presencia que no se apartó fue la 
del frío. No abandonaba este reducto del que 
siempre había sido dueño. A diario, a la misma 
hora, aunque el sol de los trópicos derritiera 
las piedras, el frío se desenroscaba en forma 
de culebra repugnante y recorría el cuerpo 
de los Bolometic, trabando sus quijadas, sus 
miembros, en un terrible temblor. Después de 
su visita, el cuerpo de los Bolometic quedaba 
como amortecido, se iba encogiendo, poco a 
poco, para caber en la tumba. (Castellanos, 
1989, p.243)

Habría que agregar a la posible influencia de Rulfo, 
la lectura que Rosario Castellanos hizo de Simone 
Weil no solo en este relato, sino en todos los cuentos 
que integran Ciudad Real. Sobre la importancia que 
tendrá la filósofa y activista francesa, la escritora 
mexicana en su momento señaló: 

Simone Weil ofrece, dentro de la vida social, una 
serie de constantes que determinan la actitud 
de los sometidos frente a los sometedores, el 
trato que los poderosos dan a los débiles, y 
que regresa otra vez a los fuertes. Esta especie 
de contagio me pareció dolorosa y fascinante. 
(Carballo, 1986, p. 529)



41

“La tregua”
En esta narración, Castellanos, construye lo que 
parecería ser un asesinato injustificado poniendo 
a prueba aquella dicotomía entre la barbarie y la 
civilización; no obstante, después de leer y analizar 
“La muerte del tigre” deberíamos preguntarnos 
¿Quién en realidad es parte de esa civilización? 
¿Acaso son los bárbaros quienes despojaron de sus 
tierras a los indígenas?, o bien, ¿son aquellos que los 
han tomado en contra de su voluntad con el propósito 
de matarlos de fatiga al trabajar? ¿O aquellos que 
se defienden de los malos tratos y abusos cometidos 
por los extranjeros? Visto de este modo pareciera 
ser que los indígenas son más civilizados que los 
ladinos al defender lo que debería corresponderles; 
esto sin alcanzar la brutalidad de los extranjeros. No 
obstante, sin llegar a romantizar la situación, en “La 
tregua”, Castellanos logra proponer un tratamiento 
de la violencia sin tapujos.

En lo que respecta a los personajes, 
encontraremos como figura focalizadora de la 
atención a este hombre blanco o caxlán, que para 
los indios representará un pukuj (“un espíritu”); será 
su presencia la que altere al personaje femenino de 
Rominka Pérez Taquibequet: 

Rominka se detuvo ante él, paralizada de 
sorpresa. Por la blancura (¿o era una extrema 
palidez?) de su rostro, bien se conocía que 
el extraño era un caxlán. ¿Pero por cuáles 
caminos llegó? ¿Qué buscaba en sitio tan 
remoto? Ahora, con sus manos largas y finas, 
en las que se había ensañado la intemperie, 
hacía ademanes que Rominka no lograba 
interpretar. (Castellanos, 1989, p. 244)

Es en este punto donde se vinculan lo que pareciera 
ser dos temporalidades. La primera aborda el tiempo 
presente con las escenas ya citadas. La segunda 
una temporalidad interna en Rominka, mediante la 
cual se evoca la narración de los ancianos:

Antes, cuentan los ancianos memoriosos, 
unos hombres malcontentos con la sujeción a 
que el pukuj los sometía, idearon el modo de 
arrebatarle su fuerza. En una red juntaron posol, 
semillas, huevos. Los depositaron a la entrada 
de la cueva donde el pukuj duerme. Y cerca de 
los bastimentos quedó un garrafón de posh, de 

aguardiente. Cuando el pukuj cayó dormido, 
con los miembros flojos por la borrachera, los 
hombres se abalanzaron sobre él y lo ataron 
de pies y manos con gruesas sogas. Los 
alaridos del prisionero hacían temblar la raíz 
de los montes. Amenazas, promesas, nada 
le consiguió la libertad. Hasta que uno de los 
guardianes (por temor, por respeto, ¿quién 
sabe?) cortó las ligaduras. Desde entonces el 
pukuj anda suelto y, ya en figura de animal, ya 
en vestido de ladino, se aparece. Ay de quien 
lo encuentra. Queda marcado ante la faz de la 
tribu y para siempre. (Castellanos, 1989, p.245)

Otros aspectos que deseo resaltar del anterior 
fragmento son: primeramente, el uso de la analepsis 
para evocar lo que sucedió en el pasado, pero 
también, como un medio para adelantar lo que le 
acontecerá a este caxlán; es así que por medio de 
este recurso temporal diegético se posibilita también 
la prolepsis, es decir, la evocación de uno de los 
eventos más importantes que habrá de desarrollarse 
en el futuro: el asesinato del hombre blanco a manos 
de los indios. El segundo rasgo por destacar es la 
manera en que, por medio de dicho relato, se termina 
insertando una forma de metalepsis, ya que las 
acciones ejecutadas en la narración de los ancianos 
habrán de tener una continuidad o una repercusión, 
ya sea por medio de los elementos señalados atrás 
o bien, por el final que propone la leyenda en la línea 
temporal presente.

En lo que respecta al uso del lenguaje, pese a 
que no existen claras muestras que la escritora utilice 
expresiones meramente indígenas, es evidente que 
la incomunicación posibilita que el pueblo actúe 
de dicha forma; sin embargo, lo que sí es evidente 
en ese breve pero salvaje acto es la denuncia por 
medio de la cual se presenta las tensiones entre los 
indígenas y los ladinos: 

Pukuj. Por la mala influencia de éste que yacía 
aquí, a sus pies, las cosechas no eran nunca 
suficientes, los brujos comían a los rebaños, 
las enfermedades no los perdonaban. En vano 
los indios habían intentado congraciarse con 
su potencia oscura por medio de ofrendas y 
sacrificios. El pukuj continuaba escogiendo sus 
víctimas. (Castellanos, 1989, p. 249)

Este fragmento nos trae a la memoria el recuerdo 
de los primeros españoles que vinieron a despojar 



42

a nuestros antepasados, dejándolos en la ruina 
y llenos de enfermedades. Como ya se indicaba, 
Castellanos retrata estos detalles sin temor alguno, 
no vacilaba en destacar el aspecto cruel de los 
indígenas; no con el objetivo de representarlos como 
salvajes o ignorantes, sino como personas comunes 
que descreen en la palabra, las actitudes y el actuar 
de los blancos. Un último aspecto que subrayar es 
el final, el cual nos hace pensar que estas acciones 
injustas cometidas por los “espíritus malignos” serán 
repetidas de manera indefinida: 

Pero la tregua no fue duradera. Nuevos espíritus 
malignos infestaron el aire. Y las cosechas de 
Mukenjá fueron ese año tan escasas como 
antes. Los brujos, comedores de bestias, 
comedores de hombres, exigían su alimento. 
Las enfermedades también los diezmaban. 
Era preciso volver a matar. (Castellanos, 1989, 
p.249)

“Aceite guapo”
Líneas atrás se hablaba de la brutalidad como 
tema central en los relatos y es perceptible que 
este elemento se brinda de distintas formas, desde 
una brutalidad meramente física como en el relato 
anterior por parte de los habitantes: “Entonces la 
furia se desencadenó. Garrote que golpea, piedra 
quemachaca el cráneo, machete que cercena los 
miembros. Las mujeres gritaban […] Cuando todo 
hubo concluido los perros se acercaron a lamer la 
sangre derramada. Más tarde bajaron los zopilotes” 
(Castellanos, 1989, p. 249). Pero en “Aceite guapo” 
la brutalidad se origina en el personaje principal, 
Daniel Castellanos, como parte de la vida; es decir, la 
brutalidad que sufre su cuerpo ante el paso inminente 
del tiempo. Pero este es sólo el ápice de algunos 
aspectos a tratar.

Queda evidenciado que, pese a que el 
argumento más importante trate de la deuda que 
deberá pagar Daniel, otra línea igual de destacable 
será la relación entre él y la iglesia; mejor dicho, entre 
él y el sacristán Xaw Ramírez Paciencia, quien lejos 
de socorrerlo o animarle, como debiera ser su labor, 
termina por provocarle más dudas: 

— ¿Para qué gritas, tatik? Ninguno te oye. 
Daniel escuchó esta aseveración con el mismo 
escándalo con que se escucha una herejía. 
El sacristán, el hombre que rezaba la misa de 

los santos en el tiempo de su festividad, ¿se 
atrevía a sostener que los santos no eran más 
que trozos inertes de madera, sordos, sin luz de 
inteligencia ni de bondad? (Castellanos, 1989, 
p.256)  

Sin tener ningún tipo de recato, el sacristán no 
deja de reprocharle dos cosas, la primera tiene 
que ver con el color de la piel: “Fíjate en la cara de 
Santa Margarita. Es blanca, es ladina, lo mismo 
que San Juan, que Santo Tomás, que todos ellos” 
(Castellanos, 1989, p. 256). Con esta acción, Xaw 
Ramírez supone una superioridad en cuestión de 
belleza utilizando el modelo canónico occidental. 
El segundo reproche tiene relación directa con el 
lenguaje, donde de nueva cuenta el sacristán reitera 
la hegemonía del castellano sobre otras lenguas: 
“Ella habla castilla. ¿Cómo vas a querer que entienda 
el tzotzil? Daniel quedó atónito. Xaw tenía razón” 
(Castellanos, 1989, p. 256). Con esta acción se deja 
en claro que la autora logra crear una visión más que 
trágica, una propuesta donde impera la intolerancia y 
la discriminación. 

Regresando al problema central que es el 
lenguaje, el cual genera esas tensiones entre 
la fe que llega a sentir Daniel y una sensación de 
angustia, valdría la pena decir que al desdeñar el 
lenguaje originario, el sacristán desde su ignorancia 
(de nueva cuenta valdría la pena preguntarse quién 
es la civilización y quién, la barbarie) consigue 
negar lo que George Robert Coulthar ha destacado 
como las aportaciones culturales de la comunidad 
indígena, específicamente el lenguaje que abarca 
“la historia, mitología, cantos, poemas y creencias 
religiosas”(1978, p. 53). Elementos que son parte de 
un legado histórico y que se encuentran en peligro 
de extinción, esto en la medida que el castellano ha 
logrado colocarse como la lengua hegemónica.

Por último, cabe destacar el papel que jugará 
el “aceite guapo”, el cual no sólo le “dará” la fórmula 
para hablar con la santa a nuestro personaje 
principal; también será el objeto que lo lleve a la 
decadencia física y moral. El alcohol, como en 
Juan Pérez Jolote, se vuelve un antídoto ante esta 
pesada vida que deberá llevar el indígena; es la 
mejor solución ante los problemas que lo invaden, 
por lo menos esto es lo que este personaje cree, sin 
embargo, las circunstancias externas son otras y al 
final del relato sabremos que por este “aceite guapo” 
Daniel se perderá en un destino oscuro y fatídico: 



43

A la tercera vez que se intoxicó con el 
licor milagroso los martomas, reunidos en 
conciliábulo, acordaron despojar de sus 
responsabilidades a aquella ancianidad sin 
decoro y arrojarla afrentosamente del templo. 
Xaw no pudo hacer nada para interponerse y 
Daniel durmió su última borrachera a campo 
raso. Una inconsciencia piadosa lo envolvía; 
durante algunas horas más el miedo no le 
enfriaría las entrañas; no le haría huir sin rumbo 
de un perseguidor desconocido y de un destino 
inexorable. (Castellanos, 1989, p.257)

Sobre esto sólo deseo apuntar que Castellanos 
refleja fielmente lo que podrían considerarse puntos 
censurables o ciegos en manos de otros autores, 
esto por describir tanto la infelicidad, la embriaguez 
y las preocupaciones del indio, como la antipatía, la 
discriminación y la supuesta superioridad por parte 
de los ladinos o extranjeros, especialmente en los 
miembros de la iglesia, quien terminan siendo un 
factor más para que el protagonista sucumba ante la 
terrible realidad.

“La suerte de Teodoro Méndez 
Acubal” 
Como en líneas anteriores, una marca para tener 
en cuenta es el título, el cual se puede relacionar 
fácilmente con las acciones que habrán de 
desarrollarse de dos modos diversos. El primero por 
la polisemia o las diversas interpretaciones posibles 
y, en segundo lugar, por el anclaje que va a tener 
con el evento que desencadenará el conflicto de la 
narración. En cuanto a la polisemia, el título alude 
a un suceso afortunado, pero esta connotación 
se invierte en el personaje principal, lo que añade 
una capa de complejidad al significado. Es de este 
modo que podemos decir que el título funciona 
como una suerte de fenómeno irónico que habrá de 
sufrir el protagonista Teodoro Méndez. Otra posible 
interpretación que nos ofrece el título es una epifanía, 
donde se vuelve a concentrar la fuerza del relato. En 
lo que toca al anclaje, precisamente será esa suerte 
que adquiere Teodoro al encontrarse una moneda la 
que lo llevará a un destino miserable, producto del 
rencor infundado por Don Agustín Velazco; con esto 
Rosario Castellanos logra otorgarle un valor extra 
a la narración pues muestra la discriminación que 
viven los indígenas y el odio infundado que sienten 
los ladinos por ellos.

Además de las temáticas aludidas, habría que 
destacar otras actitudes más que se reflejan en el 
relato. El primero de ellas es la actitud egoísta de 
Teodoro, quien se niega a revelarle a su familia el 
descubrimiento que hizo, con esto reitera la posición 
de la autora de mostrarnos al indígena con sus 
virtudes y defectos, con sus actitudes benevolentes 
y hurañas. Este silencio que guardará Teodosio lo 
llevará a la desgracia, siendo de este modo que se 
presente la segunda actitud crítica: el odio infundado. 
Como ya se señalaba, el personaje de Don Agustín 
será quien porte dicho sentimiento a tal grado que 
deseará asesinar a Teodoro: 

Aquí estaba ya el verdugo, con el pie a punto 
de avanzar, con los dedos hurgando entre los 
pliegues del cinturón, prontos a extraer quién 
sabe qué instrumento de exterminio. Don 
Agustín tenía empuñada la pistola, pero no era 
capaz de dispararla. Gritó pidiendo socorro a 
los gendarmes. (Castellanos, 1989, p. 264)

Sin embargo, este personaje no será el único que 
contenga dicho sentimiento, toda una colectividad, 
como lo es el pueblo y los oficiales, sentirán lo 
mismo. Aprovechando que se ha mencionado a 
estos grupos, es necesario destacar el final de la 
narración pues posibilita que esta narración pueda 
ser catalogada como realista, esto al reiterar la 
situación de Teodoro ya encarcelado: 

Cuando la moneda de plata apareció entre 
los pliegues de su faja, un alarido de triunfo 
enardecía a la multitud. Don Agustín hacía 
ademanes vehementes mostrando la moneda. 
Los gritos le hinchaban el cuello […] Teodoro 
Méndez Acubal fue llevado a la cárcel. Como 
la acusación que pesaba sobre él era muy 
común, ninguno de los funcionarios se dio 
prisa por conocer la causa. El expediente se 
volvió amarillo en los estantes de la delegación.  
(Castellanos, 1989, p. 264)

Ante todo, Rosario Castellanos, apuesta por la 
denuncia en distintos niveles. En este caso se 
dirige a los funcionarios corruptos, quienes poco 
les interesa la situación de los indígenas y que, 
seguramente, como Don Agustín tienen un odio 
infundado por esta comunidad. Si bien es cierto que 
el final no podría entenderse como un final clásico, 
moderno o posmoderno, sino preliterario pues “hay 
sólo una historia y, por tanto, solo un final” (Zavala, 



44

2007, p. 137). El final tiene importancia en la medida 
en que este se convierte en una forma de expresar la 
nula importancia que tienen los indígenas dentro de 
la sociedad, su papel pareciera ser más de una plaga 
que debe ser exterminada con premura. 

“Modesta Gómez”
Pereciera ser que ese odio se expande y se presenta 
en distintas formas en las narraciones de Ciudad 
Real y en el caso de “Modesta Gómez” (a mi juicio 
la mejor narración del libro), este sentimiento llega 
acompañado del dolor, de la desilusión y de la 
angustia que deberá sufrir el personaje principal. 
Antes de iniciar el examen, es prudente destacar 
que son pocas las ocasiones en que aparecen, en 
este libro, los personajes femeninos como actores 
principales; si bien en “La tregua”, Rominka se vuelve 
fundamental para el desarrollo de las acciones, ella 
no es el personaje principal. En este caso el peso de 
la historia recae en una mujer indígena y esto hace 
que la narración adquiera doble importancia, tanto 
por la condición social de este personaje, como por 
la condición genérica del mismo.

Como bien lo ha destacado Schwartz: “En 
Ciudad Real sobresale la figura de Modesta Gómez 
[protagonista del relato homónimo]… Ella es 
ejemplo de una de las tantas injusticias que sufre 
la raza sojuzgada” (1984, pp. 93 – 94). Y es que 
sin proponer otros recursos más, encontraremos 
distintos aspectos a destacar en la personalidad de 
Modesta. En lo que respecta al conflicto exterior, 
tenemos que el personaje de Modesta (quien es 
el centro focalizador de la atención) se antepone 
a los personajes secundarios y es que, si bien ella 
es la que se encarga de socorrer a Jorge durante 
su infancia, después de la violación se vuelve un 
estorbo para toda la familia de ladinos y deberá dejar 
al “niño”, pues ella ha sido la que atentó contra la 
integridad de toda la familia. 

En lo que respecta a la evolución psicológica 
del personaje, notamos a groso modo cuatro fases. 
La primera es en la niñez, cuando es abandonada 
y comienza por entender lo difícil que será su vida; 
la segunda es en la  juventud cuando es violentada 
y humillada por la familia; la tercera es cuando se 
“junta” con Alberto quien sólo le acarrea infortunios; 
por último (y la que termina revelando la etapa 
final en la psique dañada de Modesta), es cuando 
se vuelve una atajadora. En el momento justo 

cuando captura a una ladrona, será cuando la mujer 
estalle y saque toda su rabia y rencor, como si de 
alguna manera todos estos momentos llenos de 
violencia y humillaciones que ha pasado la hubieran 
transformado en otro ente repleto de brutalidad:

De un modo automático, lo mismo que 
un animal mucho tiempo adiestrado en la 
persecución, Modesta se lanzó hacia la fugitiva. 
Al darle alcance la asió de la falda y ambas 
rodaron por tierra. Modesta luchó hasta quedar 
encima de la otra. Le jaló las trenzas, le golpeó 
las mejillas, le clavó las uñas en las orejas. ¡Más 
fuerte! ¡Más fuerte! ¡India desgraciada, me lo 
tenés que pagar todo junto! La india se retorcía 
de dolor; diez hilillos de sangre le escurrieron 
de los lóbulos hasta la nuca. (Castellanos, 
1989, p. 272)

Pareciera ser que, con esta acción, Modesta no sólo 
purgara todas sus emociones; también esto, bien 
podría hablarnos de un deseo por asesinar una parte 
de sí, inclusive, podría ser un asesinato simbólico, 
esto porque todo apunta a una posible “encarnación” 
en la figura de la ladrona de Modesta, de ahí que se 
aferre al propósito de asesinar a esta persona; más 
que tratar de detenerla.     

“El advenimiento del águila”
En esta narración se nos muestra la manera en 
que un personaje como lo es Héctor Villafuerte, 
representa la ambición encarnada, esto en la medida 
en que estafa a todos los habitantes de la ciudad. 
Tras pasar por una infancia, donde según se indica, 
era un desastre en la escuela y menos que brillante, 
elige la vida de cualquier pillastre: bebe, juega, 
busca mujeres, etc. Pese a que sufrirá desgracias 
en su vida, como lo es la muerte de su madre y de 
sus esposas, también la vida (quizá por la condición 
social de sus antepasados) de alguna forma extraña 
lo recompensará siendo secretario municipal en el 
pueblo de Tenejapa. Pese al título, el cargo en la 
práctica es de menor importancia, pero Héctor se las 
arregla para cometer tropelías.

Héctor aprovecha que la comunidad se ha 
quedado sin sello para cobrarles a los indios una 
cantidad exagerada, la cual se acrecentará al paso 
del tiempo. La importancia que tienen estos hechos 
resalta la codicia de este ladino pese al valor nimio 
del sello y es en este punto donde Héctor utilizará 



45

su inteligencia para enajenar a los indios e inclusive 
para exigirles algo que él nunca ha hecho como lo es 
trabajar:

Me desmandé en pedir tanto dinero. 
¡Dónde lo van a conseguir estos infelices! Y 
ultimadamente, a mí qué me importa. Que 
trabajen, que se enganchen para ir a las 
fincas de la costa, que pidan prestado, que 
desentierren sus ollas con pisto. No soy yo el 
que les va a tener lástima, ¡qué moler! Como 
si yo no supiera que para pagar a un brujo o 
para celebrar una fiesta de sus santos no 
les duele botar montones de pesos. Para la 
iglesia sí, muy garbosos: misa de tres padres, 
jubileo. ¿Por qué el Gobierno ha de ser menos? 
(Castellanos, 1989, p. 280)

Al final Héctor consigue su tesoro y con él se dirige 
a Ciudad Real para comprar el sello y demás cosas 
que a él le interesan, especialmente el trago; además 
de esto, consigue fundar una tienda con la cual 
acrecienta su capital, obteniendo una nueva esposa 
más joven quien se somete a la palabra de Héctor 
y cabe destacar, que todo esto lo hace sin dejar su 
puesto de secretario. 

Es inevitable, de nueva cuenta, analizar la 
personalidad del protagonista, esto en la medida 
en que este ente termina por ser el beneficiado de 
todos estos negocios sucios. Primeramente, llama 
la atención que no exista una evolución moral en tal 
sujeto, de hecho, se mantiene como un personaje 
arquetípico que ante todo representa la ambición. En 
segundo lugar, el personaje no presenta un conflicto 
interior entre sus acciones y sus pensamientos, más 
bien, es un personaje frío y calculador que aprovecha 
cualquier oportunidad para sacar beneficios. Por 
último, y tomando como base el título de la historia, 
tenemos en Héctor esa águila que como bien se 
describe en la parte inicial del relato, asemeja a un 
ave de rapiña buscando alguna víctima: “los ojos 
juntos, la frente huidiza, las cejas rasgadas. Una 
planta de hombre audaz. Piernas abiertas y bien 
firmes, hombros macizos, caderas hechas como para 
sostener un arma” (Castellanos, 1989, p. 273). 

La postura que toma la escritora en el relato 
es particular, pues de nueva cuenta no espera 
llenarnos la mirada por medio de un final feliz, 
más bien termina por reflejar la realidad de varias 
entidades (traspasando su mero objeto de estudio), 
mostrándonos una cuestión de superioridad entre 

blancos e indígenas. Si bien la suerte que corre su 
protagonista por momentos se puede percibir como 
irreal, lo cierto es que la narradora pone algo de 
destino aciago en la historia. Un último punto que 
destacar es la manera en que la modalidad, en 
cuestión de género, se acerca entre lo trágico, lo 
irónico, lo realista y como se ha venido apuntando, 
hacia la denuncia social. 

Conclusiones
A lo largo de este ensayo hemos remarcado la 
importancia que tiene la denuncia social en torno 
a la vida de los indígenas y sus relaciones con los 
ladinos, pero esto es sólo un aspecto más a tomar 
en cuenta. Otros de los elementos destacados son 
las relaciones intertextuales con los narradores 
de su propia generación o de otras naciones, 
principalmente por la manera de construir un espacio 
basado en la realidad con tintes ficcionales. De igual 
forma, es destacable como Castellanos proveía a 
sus personajes de un carácter feroz, pero a su vez 
de una angustia y una melancolía que, retomando 
el tema de los vínculos intertextuales, bien podrían 
tener conexión indirecta con los personajes de Juan 
Carlos Onetti o de William Faulkner. 



46

Si bien es cierto que los relatos de Ciudad Real 
no poseen grandes innovaciones técnicas como 
exige el cuento moderno y posmoderno, lo que sí 
contienen es, como ya se ha insistido, una denuncia 
social y un especial sentido de tensión entre las 
acciones que habrán de acontecer y los finales; 
sobre este punto, será a través de los cierres, los 
cuales contienen epifanías clásicas, que logre crear 
un lazo sentimental y reflexivo entre los personajes y 
los lectores. Otro elemento por destacar, que si bien 
no estará en todos los relatos, es la presencia de una 
mitología o leyendas que se incorporan a un contexto 
temporal actual, esto por medio de los juegos y 
conexiones entre los protagonistas y sus acciones.   

Queda claro que Ciudad Real logra varios 
propósitos que van desde mostrar la vida de los 
indígenas desde distintos puntos, pasando a exponer 
las dificultades que padecen estos personajes, 
hasta destacar la lucha por la supervivencia de la 
comunidad indígena y el lugar que ocupa dentro de 
una sociedad mayoritariamente blanca, entre otros 
puntos más. Es así como Castellanos consigue 
alcanzar aquello que señalaba en sus Juicios 
sumarios: una obra que abarca como tema central la 
denuncia social, pero sin descuidar lo literario.

Fuentes 

Alboukrek, Aarón y Herrera Esther (1998). Diccionario de escritores 
hispanoamericanos del siglo XVI al siglo XX. Ediciones 
Larousse.

Avila, Felipe Arturo (2025). Rosario Castellanos. Secretaria de 
Cultura/ Instituto Nacional de Estudios Históricos de las 
Revoluciones de México.

Brushwood, John (1987). México en su novela. Fondo de Cultura 
Económica.

Calderón, Mario (2019). “Rosario Castellanos y el indigenismo 
en los cuentos Ciudad Real”. Graffylia, Revista De La 
Facultad De Filosofía Y Letras, 3(6), 154–163.

Carballo, Emmanuel (1986). Protagonistas de la literatura 
mexicana. Ediciones del ermitaño/ Secretaría de 
Educación Pública.

Castellanos, Rosario (1989). Obras I. Narrativa. Fondo de Cultura 
Económica.

Castellanos, Rosario (1998). Obras II. Poesía, teatro y ensayo. 
Fondo de Cultura Económica.

Coulthard, George (1978). “La pluralidad cultural”. América latina 
en su literatura. Siglo XXI editores, 53 -72.

Fiscal, María Rosa (1980). La imagen de la mujer en la narrativa de 
Rosario Castellanos. UNAM.

Gómez Gleason, Teresa (1997). “Rosario Castellanos”. Escritoras 
mexicanas vistas por escritoras mexicanas. Departamento 
de Lenguas Modernas e Instituto de Estudios Étnicos de la 
Universidad de Nebraska – Lincoln, 43-54.   

Huttinger, Christine y Domínguez, María Luisa (2015). “Rosario 
Castellanos: La voz de los sin voz”. Tiempo y escritura, 28, 
86-97. 

Martínez, José Luis (2001). Literatura mexicana siglo XX. 1910 – 
1949. CONACULTA.

Monsiváis, Carlos (2011). La cultura mexicana en el siglo XX. El 
Colegio de México.

Palley, Julián (1985). Meditación en el umbral. Antología poética. 
Rosario Castellanos. Fondo de Cultura Económica.

Revueltas, Eugenia (1985). La narrativa contemporánea I. 
Promexa. 

Rulfo, Juan (1988). Antología personal. Ediciones Era.
Schwartz, Perla (1984). Rosario Castellanos. Mujer que supo 

latín… Katún.
Sommers, Joseph (1981). “El ciclo de Chiapas: nueva corriente 

literaria”. La crítica de la novela mexicana contemporánea, 
UNAM, 246 – 461.  

Yáñez, Agustín (1985). “Meditaciones sobre el alma indígena”. El 
ensayo siglos: XIX y XX, Promexa, 417-426.

Zamudio, Luz Elena Y Margarita, Tapia (2006) . Rosario 
Castellanos. De Comitán a Jerusalén. México: Tecnológico 
de Monterrey, Universidad Autónoma del Estado de 
México, Fondo Nacional para la Cultura y las Artes.

Zavala, Lauro (2007). Manual de análisis narrativo. Literario, 
cinematográfico e intertextual. Trillas.

Zavala, Lauro (2009). Cómo estudiar el cuento. Teoría, historia, 
análisis, enseñanza. Trillas.


